
 
 

1 

 

“Usted lo que quiere es clasificarme”: algunas implicancias 
epistemológicas y éticas de la mirada performativa  

del género en un caso de investigación
1
 

 

 

María Fernanda Stang 
CEA - CIECS/UNC-CONICET 

ferstang@yahoo.com.ar 

 

 

Resumen 

A partir de las primeras incursiones en el trabajo de campo de una investigación sobre la forma 
en que se construyen y articulan las ―actuaciones de género disidentes‖ en migrantes 
latinoamericanos residiendo en la ciudad de Córdoba, se reflexiona sobre las implicancias 
epistemológicas y éticas de asumir el enfoque de la performatividad del género que propone 
Judith Butler en este contexto investigativo específico. El eje principal de estas reflexiones gira 
en torno a la dificultad de ―operacionalizar‖ la multiplicidad y discontinuidad de las identidades 
de género, incluso de las no normativas —empleo ―operacionalizar‖ a falta de un término más 
apropiado que exprese la materialización en el campo de las miradas teóricas de las que uno 
se apropia—. Estas reflexiones conducen a un cuestionamiento de la principal hipótesis de la 
investigación: que el atravesamiento de las fronteras arbitrariamente trazadas entre los países 
que implica la migración abre nuevas posibilidades para la construcción y articulación de 
actuaciones de género que desafían las fronteras arbitrariamente trazadas entre los géneros. 
Asumir la perspectiva performativa del género de manera consecuente, como me han 
interpelado las primeras experiencias de entrevistas, conduciría a poner en entredicho y 
reformular la noción de fronteras entre los géneros. 
 

 

Palabras clave 

Actuaciones de género disidentes – migración – frontera - performatividad. 

 

 

 

 

 

                                                             
1
 Ponencia presentada en el II Coloquio Internacional ―Saberes contemporáneos desde la 

diversidad sexual: teoría, crítica, praxis‖, Rosario (Argentina), 27 y 28 de junio de 2013. La 
investigación de la que surgen estas reflexiones, que estoy realizando para mi tesis doctoral, es 
una de las líneas de trabajo específicas dentro del proyecto ―Los nudos ciegos de la 
desigualdad. Género, etnia y clase en la migración latinoamericana en Córdoba‖, financiado por 
la Secretaría de Ciencia y Tecnología de la Universidad Nacional de Córdoba, que a su vez se 
desarrolla en el marco del Programa de investigación ―Multiculturalismo, migraciones y 
desigualdad en América Latina‖, CEA-UNC y CIECS-CONICET. 



 
 

2 

 

Esto no es una ponencia 

 

―Usted lo que quiere es clasificarme‖, esta interpelación de uno de los 

entrevistados en el incipiente trabajo de campo de mi tesis doctoral fue el 

detonante de las inquietudes que quiero compartir con esta ponencia. ―Usted 

quiere encasillarme‖, esta fue su reacción cuando después de dos horas de 

una farragosa conversación se atrevió a contarme que había tenido 

experiencias sexuales con otros hombres y yo lo aludí entonces como bisexual, 

a sabiendas que vive en pareja con su novia. Esta interpelación me ha 

movilizado, en varios sentidos. Uno de ellos, el cuestionamiento del poder 

instituyente de realidades que tiene el ―saber científico‖, la arbitrariedad de esa 

institución, y la relación de dominación que le subyace. No son planteos 

novedosos, pero adquieren otra dimensión cuando a través de la interpelación 

es uno mismo el que es colocado en el lugar del que domina. 

Por eso, en estricto rigor, esto no es una ponencia, al menos no en la forma 

en que esta idea está instituida en el campo académico, es decir, como una 

instancia en la que alguien colocado circunstancialmente en el lugar del saber 

viene a ―poner‖ ese conocimiento a consideración de un público. Es nada más que 

un intento de compartir en voz alta las dudas que me han estado desvelando 

últimamente en este proceso de investigación. Una posición más riesgosa 

ciertamente, al menos para mí, pero me parece que hay que correr el riesgo de 

poner en cuestión nuestros lugares de traducción académica de la vida. 

Estas inquietudes y desvelos —los más recientes— se hicieron 

ineludibles cuando en los primeros pasos del trabajo de campo me crucé con 

Martín, que se transformó en algo así como el Menocchio2 de esta historia, es 

decir, ese caso límite que, justamente por esa posición, permite echar luz sobre 

aquello que se indaga desde un lugar impensado. 

 

 

                                                             
2
Agradezco a Javier Páez, compañero de trabajo en el programa de investigación, haberme 

señalado la posibilidad de establecer una relación entre este caso y el lugar que ocupa la 
historia del molinero friulano en el libro de Carlo Ginzburg (1986) ―El queso y los gusanos‖. 



 
 

3 

 

Un esqueleto en formación 

 

El problema que pretende explorar esta investigación —o que 

―pretendía‖, puesto que la formulación original puede cambiar a partir de estas 

reflexiones—, es cómo se construyen y articulan las actuaciones de género 

―disidentes‖ en inmigrantes de origen latinoamericano residiendo en la ciudad 

de Córdoba. Y la hipótesis inicial de trabajo, propuesta básicamente a partir de 

los recorridos teóricos iniciales y la revisión de una suerte de estado del arte 

sobre el tema, es que el atravesamiento de las fronteras geopolíticas 

arbitrariamente trazadas entre los países abre diversas posibilidades para la 

reconstrucción y articulación de otras actuaciones de género en el lugar de 

destino, es decir, que el atravesamiento de una frontera entre configuraciones 

culturales nacionales abriría la posibilidad de explorar los intersticios entre las 

fronteras trazadas por el dispositivo normalizador de género, liberando en algún 

modo la experimentación de identificaciones genéricas no sancionadas, 

múltiples, y por qué no cambiantes. 

Asumo que en esta formulación inicial hay apropiaciones teóricas 

susceptibles de ser cuestionadas, y no me refiero a las diversas críticas que 

circulan respecto de la propuesta performativa del género de Judith Butler, sino 

a mi apropiación de estas nociones, que seguramente evidencia, entre otras 

falencias, un recorrido aún no exhaustivo por sus escritos. Tal vez es una forma 

de excusarme por anticipado, pero son categorías provisorias que se están 

rehaciendo en el proceso, y la tarde de entrevista con Martín fue un primer gran 

embate.  

Pero antes de contarles esa experiencia, hay al menos un par de puntos 

débiles a los que apuntar en este por el momento endeble esqueleto teórico. El 

primero tiene que ver con la noción de actuación, y es de la propia Butler de 

quien puede provenir la crítica. La idea de actuación supone un trasfondo 

volitivo que al menos exige ser puesto entre paréntesis, como explica muy bien 

Butler: 

―la ‗actuación‘ como un ‗acto‘ limitado se distingue de la performatividad porque 
esta última consiste en una reiteración de normas que preceden, obligan y 



 
 

4 

 

exceden al actor y, en este sentido, no pueden considerarse el resultado de la 
‗voluntad‘ o la ‗elección‘ del actor (:..) Sería un error reducir la performatividad a la 
manifestación o actuación del género‖ (Butler 2002:153). 
 

El segundo punto endeble en el sustento teórico del planteo del 

problema aparece en la idea de ―disidencia‖ de la actuación de género, una 

disidencia que se define justamente en función del dispositivo 

heteronormalizador que se pretende cuestionar. Con la idea de disidencia, 

como sostiene Maffía, ―expresamos con el lenguaje una conducta que se 

aparta de la norma, y por lo tanto presuponemos la norma al llamar ‗disidente‘ a 

esa conducta‖ (Maffía 2010). Sin embargo, hay que decir en su defensa que la 

arbitrariedad de las categorías establecidas por ese dispositivo no minimiza su 

poder coercitivo. El ―castigo‖ que recibe quien no ―cita‖ de manera apropiada el 

género que socialmente se le demanda es prueba de esa coerción, y Martín 

puede ser quizás un buen ejemplo3. 

 

El olor de la carne: entre la demanda natural y la curiosidad intelectual 

 

Volvamos entonces a Martín, que es lo que realmente importa, y 

aceptemos sin mucho cuestionamiento los términos puestos en juego en el 

planteo del problema, al menos por ahora. Martín es un inmigrante joven  

—entre 25 y 30 años4— que llegó a Córdoba hace algo más de dos años por 

razones de estudio. Lo contacté a través de un espacio en Facebook que 

congrega a inmigrantes latinoamericanos de un país específico, donde publiqué 

                                                             
3
 Aunque utilizo aquí la idea de ―cita‖, no pretendo adentrarme en el vasto debate acerca del 

carácter discursivo del género (y del sexo, cuando se considera esa distinción), sobre todo 
porque aún me falta un recorrido teórico importante para poder hacerlo con cierta solvencia. Sin 
embargo, como solución personal provisional a este complejo asunto, me hace mucho sentido 
una observación de Laclau y Mouffe (1987) acerca de la entidad ontológica de lo extra-
discursivo, cuando sostienen que ―todo objeto se constituye como objeto de discurso, en la 
medida en que ningún objeto se da al margen de toda superficie discursiva de emergencia‖, lo 
que no tiene nada que ver, como ellos bien explican, con negar la existencia de un mundo 
exterior al pensamiento, sino con negar la posibilidad de que los ―objetos‖ de ese mundo 
externo puedan constituirse al margen de toda condición discursiva de emergencia. 
4
 La imprecisión es intencional, como un recurso para proteger su identidad, cuestión que le 

preocupó sobremanera a lo largo de todo el encuentro. 



 
 

5 

 

un mensaje de convocatoria muy explícito5. Aunque tiene una relación estable 

con una mujer desde hace unos cuatro años, con la que convive hace unos 

meses aquí en Argentina, en el transcurso de la larga conversación que 

mantuvimos, y tras darse muchas vueltas —metafórica y literalmente—, me 

contó que ha tenido experiencias sexuales con otros hombres, que lo hace 

aproximadamente cada dos años, y que de hecho su iniciación sexual fue con 

un hombre. Sin embargo, no se ―reconoce‖ como bisexual, se resiste a hacerlo, 

y explica estas experiencias como producto de su mente curiosa. ¿Es entonces 

un ―bisexual no asumido‖?, lo planteo como interrogante para correrme de este 

lugar clasificador en el que él me percibió, ese sitio de marcador de fronteras. 

Es básicamente por esta razón que lo interpreto como un caso límite, porque lo 

estoy ubicando en la posición de una actuación de género disidente que él no 

considera actuar. 

Martín dice que siempre ha tenido una mente ―rara y curiosa‖, y que sus 

experiencias sexuales con otros hombres son justamente producto de esa 

curiosidad, pero que eso ―no está en su naturaleza‖. Esta idea de naturaleza 

recorre todo su discurso. Por ejemplo, me dice que la homosexualidad  

 
no me da igual dentro de los términos naturales. La forma básica de resolver los 
problemas en sociedad es ver qué dicen los códigos naturales (…) Ser gay, ser 
lesbiana, no está dentro del sentido natural de las especies. 
 

Me cuenta que él ―naturalmente‖ elige a las chicas, que es una atracción 

casi animal, muy centrada en el olfato, un sentido que dice haber desarrollado 

especialmente al convivir con un familiar ciego, y en su experiencia de 

repartidor de carne en un pueblo muy alejado, al que debía llegar tras una 

travesía en colectivo, mula y a pie entre la selva, escenario que lo obligó a 

                                                             
5
 El mensaje concretamente decía: ―Soy alumna del Doctorado en Estudios Sociales de 

América Latina, de la Universidad Nacional de Córdoba (Argentina), y estoy comenzando la 
investigación para mi trabajo de tesis, que abordará el tema de la migración y la 
homosexualidad —u otro tipo de identidades de género disidentes o alternativas 
(transexualidad, bisexualidad, travestismo)—. En ese marco, estoy tratando de contactar a 
inmigrantes de origen latinoamericano que residan en la ciudad de Córdoba y que se sientan 
parte de este tipo de identidades, para mantener algunas entrevistas que serán confidenciales 
y sólo se utilizarán a los fines analíticos‖. 



 
 

6 

 

agudizar este sentido para sobrevivir. Entonces, según me explica, el olor de 

las mujeres lo atrae, pero en cambio el de los hombres le causa repulsión. 

En muchos pasajes de la conversación se define a partir de los roles 

más convencionales de la masculinidad. Me invita a tomar algo y, cuando yo 

quiero pagar, no me lo permite, porque ―de donde yo vengo el hombre invita‖. 

Se autodefine como el ―antiguo macho‖, que considera que el hombre es el que 

lleva el pan a la casa. Me cuenta que quiere darle a sus hijos ―una familia bien‖, 

con padres que no se separen por ejemplo —lo dice a colación de una 

descripción de su familia como ―disfuncional‖—. 

Mi primera reacción, ciertamente ingenua, es preguntarme en qué 

medida puedo pensar, como propone Butler, que los cuerpos sexuados no sólo 

pueden encasillarse en los dos géneros instituidos y legitimados, sino que 

pueden ser ocasión de muchos géneros diferentes (Butler, 2001), cuando 

alguien que de alguna forma experimenta con otras posibilidades genéricas 

vive el género desde los lugares más reificados del dispositivo normalizador6. 

Es decir, si aún él, desde su propia experimentación horadante de ese 

dispositivo, no pone en cuestión la arbitraria construcción del género 

institucionalizada socialmente, ¿puedo hacerlo yo para interpretar su 

experiencia? La primera respuesta más o menos clara que encuentro, y por 

eso mi autocalificación como ingenua, es que de eso justamente se trata el 

trabajo científico, de lograr poner en cuestión el sentido común, aunque esta 

respuesta está planteada desde el ―racismo de la inteligencia‖ que según 

Bourdieu (1990) prima en el campo académico. 

Respondiendo de ese modo provisional a esta primera inquietud ético-

epistemológica, surge otra duda, podría decirse que de carácter teórico-

epistemológica, respecto de la asunción cabal de la performatividad del género 

—sobre todo a partir de la idea del carácter histórico de los géneros— desde 

                                                             
6
 Esta afirmación parece dar por sentada una relación entre práctica sexual y género que ha 

sido motivo de un amplio debate en el campo de los estudios de género, lesbianos y queer. No 
pretendo adentrarme aquí en ese debate, pero me parece necesario aclarar que este análisis 
tiene como sustento la consideración de Butler según la cual ―la relación entre la práctica 
sexual y el género no es una relación determinada estructuralmente, pero para poder 
desestabilizar el supuesto heterosexual de ese estructuralismo aún es necesario concebir los 
dos términos en una relación dinámica y recíproca‖ (2002: 157). 



 
 

7 

 

este caso de estudio: ¿en qué medida es sostenible la idea de frontera entre 

los géneros que estoy proponiendo en mi hipótesis? ¿No estoy presuponiendo, 

con la existencia de esas fronteras, la existencia de entidades distinguibles a 

partir de esos límites? Sobre este punto me interesa detenerme, desde una 

anécdota significativa de su infancia que me cuenta Martín.  

 

Memorias de la mierda: desafiando fronteras 

 

En un momento de la larga charla, cuando trata de graficar lo rara y 

curiosa que ha sido su mente desde niño, me cuenta que siendo pequeño 

defecó en un plato y lo llevó al patio para explorar la mierda. Quiero partir de 

esta imagen que el propio Martín trae a colación para reflexionar sobre el 

cuerpo puesto como frontera entre un adentro y un afuera, sobre la 

transformación de aquello que traspasa ese límite en algo abyecto —todo esto 

al hilo de Butler—, y desde allí, sobre las implicancias de intentar trasponer las 

fronteras entre los géneros, para terminar reflexionando sobre la idea de 

frontera que estoy proponiendo en mi hipótesis.  

Siguiendo el análisis de Kristeva, Butler (2001)explica que lo ―abyecto‖, 

que―designa lo que ha sido expulsado del cuerpo, evacuado como excremento, 

literalmente convertido en ‗Otro‘‖, se produce como una expulsión de elementos 

ajenos, pero en realidad lo ajeno se establece por medio de esa expulsión. Es 

decir, lo interno y lo externo adquieren sentido con referencia a ese límite 

mediador, límite que lucha por la estabilidad. Y esta estabilidad y coherencia 

está determinada en buena medida por órdenes culturales que sancionan al 

sujeto y obligan a diferenciarlo de lo abyecto. ―Así—dice Butler—, ‗interno‘ y 

‗externo‘ constituyen una distinción binaria que estabiliza y consolida al sujeto 

coherente‖ (Butler 2001:211). ¿Podemos interpretar ese recuerdo de Martín 

como un poderoso intento desestabilizador, un llamado al des-orden 

heteronormativo? No parece casual que, en el relato, ubique esta escena en un 

momento cercano a sus primeras inquietudes sexuales, bañándose con un 

adolescente mayor que él, que le genera una gran curiosidad por el mayor 



 
 

8 

 

tamaño del pene de su compañero. Y una vez más aparece la curiosidad, ese 

lugar saturado de su discurso. En otro momento de la entrevista, por ejemplo, 

sostiene que ―la inminente curiosidad humana es increíble‖. 

Levantando el escudo antes que lleguen los lanzazos, es obvio que mi 

análisis no se sustenta en una aproximación psicológica, no tendría 

herramientas para hacerlo, aunque seguramente una mirada desde ese lugar 

enriquecería mucho esta lectura. Lo que me interesa es, a partir de esta 

metáfora, mostrar una tensión que recorre todo el discurso de Martín —hablo, 

claro está, del discurso construido durante esas más de cuatro horas de 

conversación—: una separación entre el orden natural y un orden (o desorden) 

Otro, que su curiosidad lo empuja a explorar, que lo intriga y, en cierto modo, lo 

fascina.  

Martín es un estudiante de posgrado en el campo de las ciencias duras, 

en un ámbito del saber que, en términos excesivamente simples, se caracteriza 

por un muy elevado nivel de abstracción. En un momento de la charla me dice 

que nunca ha podido conciliar su pensamiento en ese campo científico con su 

pensamiento emocional. Como cada vez que alude al tema describe a los 

homosexuales como seres ―muy emocionales‖ —es un señalamiento que 

aparece profusamente—, se pregunta en un pasaje de la charla si a partir de 

esa emocionalidad se podría entender de otro modo ese campo del saber que 

es el suyo. En otro tramo de la entrevista trata de describirme cómo siente que 

se mueve su cerebro cuando escucha proposiciones lógicas, es decir, trata de 

traducir ese proceso racional en una sensación. Entonces, un enunciado que 

surge con mucha claridad del análisis textual de la entrevista es esa tensión 

permanente, que va un poco contra el sentido habitual, entre ese ORDEN 

natural —y orden con mayúsculas—, que es también un orden lógico, y una 

emocionalidad muy ligada a lo instintivo, a lo no procesado racionalmente, que 

procura alterar ese orden. 

La imagen de ese niño explorando la mierda, hurgando en ese Otro, 

quizás ese otro Martín, que el propio entrevistado trae al presente en este 

contexto específico de conversación y satura de significación, me parece 



 
 

9 

 

sumamente significativa. Me remite a un insidioso intento, aunque tenso, 

doloroso y auto-enjuiciado, de explorar las fronteras, de traspasarlas, de 

comunicar el adentro y el afuera, el yo y el otro, de desafiar el poder y el peligro 

del que están investidos los márgenes corporales. Y ese poder que se desafía 

parece tener propósitos más o menos claros: 

 

Todo discurso que marca los límites del cuerpo sirve también para instaurar y 
naturalizar algunos tabúes respecto de los límites, las posturas y los modos de 
intercambio apropiados que definen lo que constituye los cuerpos (Butler 
2001:208). 
 

Las prácticas homosexuales, que abren superficies y orificios a una 

significación erótica y cierran otros, dice la autora, ―reinscriben efectivamente 

los límites del cuerpo en nuevas líneas culturales‖ (Butler 2001:210). Permiten, 

como dice Maffía (2010), una traducción, el establecimiento de una zona de 

negociación generadora de sentidos entre culturas, dice ella, entre géneros 

agregaría en este caso, negociación que abre la posibilidad del diálogo y la 

comunicación. 

Creo entonces que a partir de esta imagen es que puedo replantearme 

la noción de frontera que está operando en mi hipótesis, tanto la frontera entre 

configuraciones culturales nacionales como entre los géneros. A partir de este 

recuerdo del Martín niño explorando su propia mierda en el patio. 

La segunda inquietud que planteaba inicialmente no me conduce 

entonces a desechar la idea de frontera, sino a replanteármela, al menos en 

este momento, como un artefacto conceptual con muchas potencialidades 

heurísticas. Mi inquietud apuntaba al hecho de si le estaba otorgando una 

entidad ontológica a aquello que la frontera distinguía, al menos en el caso de 

los géneros. La primera asunción en este sentido es que, más allá del carácter 

arbitrario de aquello que el límite separa, su estatuto de ―realidad‖ está dado 

por los poderosos efectos que tiene sobre la experimentación cotidiana de los 

sujetos. Partiendo de esa base, me propongo entonces pensar la frontera, 

antes que como un límite sedimentado (histórico), como un espacio/tiempo 

intersticial. La idea de intersticio como hendidura, como poro, pone el acento en 

las posibilidades erosivas y corrosivas (Grimson 2012) que el atravesamiento 



 
 

10 

 

de la frontera (sea del tipo que fuere) habilita; permite pensar su 

atravesamiento como potencialmente desarraigante —quitando de esta palabra 

su connotación territorial—. Partiendo de algunas ideas sugestivas de Gupta y 

Ferguson al respecto, la propuesta es pensar a la frontera, despojada de su 

sentido topográfico, como ―una zona intersticial de desplazamiento y 

desterritorialización que configura la identidad del sujeto híbrido‖ (Gupta y 

Ferguson 2008:251). La zona fronteriza como espacio para la fluidez, para la 

libertad de movimiento gracias al despojo de la sobrecarga cultural que 

permitiría, como posibilidad de exploración creativa por los dislocamientos 

situacionales y las combinaciones innovadoras a las que abre paso (Hannerz 

1997), conducen a pensar la frontera como intersticio espacio-temporal de 

agenciamiento. 

Sin embargo, la frontera como intersticio puede también ser una noción 

riesgosa, en el sentido que, como sugiere Caggiano (2003) cuando alude a la 

visión ―romántica‖ de la creatividad y fluidez de la frontera como metáfora de 

las ―identidades lábiles‖, se soslaya la crudeza y conflictividad que implica su 

atravesamiento —tanto de las fronteras físicas como de las simbólicas—. Y la 

permanente tensión y el vaivén en el discurso de Martín es prueba de ello, del 

poder coercitivo que cae sobre quien pretende trasponer esas fronteras. 

Grimson realiza una crítica en el mismo sentido, aunque específicamente 

respecto de las fronteras políticas, cuando sostiene que la metáfora del 

cruzador de fronteras como nuevo sujeto de la historia tiende a invisibilizar el 

conflicto que suponen las asimetrías entre sectores, grupos y Estados 

(Grimson 2012). Este llamado de atención es certero y necesario; es preciso no 

perder de vista que las fronteras son producto de acciones humanas 

sedimentadas —transformadas ennormas que preceden, obligan y exceden al 

actor, como dice Butler refiriéndose a la performatividad del género—, y esa 

sedimentación, aunque horadable, puede ser muy densa y poderosa. Pero 

como el mismo Grimson anota, esa afirmación también pone en evidencia la 

―humanidad de las fronteras‖, su construcción cotidiana (Grimson 2000), y por 

lo tanto, su contingencia, historicidad y fragilidad. 



 
 

11 

 

Entonces, enfrentando el riesgo con la preocupación por no perder de 

vista esta dimensión de la desigualdad y el poder, creo que concebir a la 

frontera reuniendo estos pincelazos teóricos es útil para pensar cómo se 

produce la articulación (o re-articulación) de nuevas identificaciones de género 

a partir del atravesamiento de fronteras entre Estados, para aventurar cómo 

ese pasaje permite ensayar nuevos modos de experimentar el género… modos 

disidentes, o alternativos. 

 

Corolario mudo 

 

Sin embargo, después de este final feliz de autoafirmación analítica, o 

justamente a causa de él, me sigue interpelandola primera de mis 

interrogantes, inspirada en Gayatri Spivak (1998): ¿puede hablar (o hablarse) 

el sujeto subalterno? [desde el discurso académico digo]. O mejor dicho, 

¿puedo dejar hablar al sujeto subalterno? ¿No hice hablar a Martín desde mi 

deseo? Es probable, pero tal vez, como dice la misma Spivak, de lo que se 

trata no es de hacer hablar al otro, sino de llamar al ―otro por completo‖, ―para 

‗transmitir a modo de delirio esa voz interior que es la voz del otro en nosotros‘‖ 

(Spivak 1998:292). Tal vez la clave —de mi interpretación digo— es pensar al 

sujeto duplicándose, o multiplicándose, como le ocurre al migrante, condenado 

por siempre a hablar desde más de un lugar, y desde más de un tiempo, 

impelido a un discurso radicalmente descentrado, a tramas narrativas bifrontes 

y hasta esquizofrénicas, como dice Cornejo Polar (1990) exagerando un poco 

las cosas a propósito. Las palabras de Martín hacia el final de la conversación 

resuenan como un eco de estas sugestivas propuestas: ―Yo voy a llegar a la 

casa y voy a preguntarme mañana si pienso lo mismo que te dije hoy‖. 

 

 

 

 

 



 
 

12 

 

Bibliografía 

Bourdieu, Pierre (1990).Sociología y cultura. México. Grijalbo. 

Butler, Judith (2001).El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. México. 
UNAM/Paidós. 

Butler, Judith (2002). ―Acerca del término ‗queer‘‖, en Cuerpos que importan. Sobre los límites 
materiales y discursivos del “sexo”. Buenos Aires. Paidós. 

Caggiano, Sergio (2003). ―Fronteras múltiples: Reconfiguración de ejes identitarios en 
migraciones contemporáneas a la Argentina‖.Cuadernos del IDES. N° 1. Buenos Aires. Instituto 
de Desarrollo Económico y Social. 

Cornejo Polar, Antonio (1990). ―Una heterogeneidad no dialéctica: sujeto y discurso migrantes 
en el Perú moderno‖.Revista Iberoamericana. 176-177. Pittsburgh, University of Pittsburgh: 57-
117. 

Ginzburg, Carlo (1986).El queso y los gusanos. Barcelona. Muchnik Editores. 

Grimson, Alejandro (2012).Los límites de la cultura. Crítica de las teorías de la identidad. 
Buenos Aires. Siglo XXI. 

Gupta, Akhil y Ferguson, James (2008). ―Más allá de la ‗cultura‘: espacio, identidad y las 
políticas de la diferencia‖.Antípoda.Nº 7, julio-diciembre: 233-256. 

Hannerz, Ulf (1997). ―Fluxos, fronteiras, híbridos: palavras-chave da antropologia 
transnacional‖.Maná. 3(1).Río de Janeiro: 7-39. 

Laclau, Ernesto y Mouffe, Chantal (1987).Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una 
radicalización de la democracia. Madrid. Siglo XXI Editores. 

Maffía, Diana (2010). ―Los cuerpos como fronteras‖, ponencia presentada en las Jornadas 
Nacionales de Atención a la Víctima, Buenos Aires, 16 y 17 de septiembre. 

Maffía, Diana (Comp.) (2003).Sexualidades migrantes. Género y transgénero. Buenos Aires. 
Feminaria. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1998). ―¿Puede hablar el sujeto subalterno?‖.Orbis Tertius. Año 
III, Nº 6. Buenos Aires: 189-235. 

 


